
unesco - hermes bolsilibros de arte mosaicos israelitas
bizantinos

ya publicados

Pinturas egipcias en turrlb¿l
Miniaturas persas
Pinturas españolas rornállic¿ls
Iconos rusos primit ivos
Pinturas prccolombillils (lc MttxiLt)
Frescos mcdicv¿tIcs ylIHt)c'sj¿tvt):

Pinturas búdicas .iiljitillc'\it
Pinturas de las ctlcv¿ls tIt' Ajilllt¿r CII 111 llltliil
Pinturas aus11 lítliíttlils 11l11 iI IHt'IIt
Mosaicos gricgt)s lilzitlllilltl
Pinturas cingulcsits c'll Irllljtlllq y b¿tllltlltl it
Miniaturas cllctt)sltrvltl IIb llttll¿'111l1 its y 8t')titits
ManUSCI’ItOS II-I¿tIItIt'ht", III IIIIIIIVIIÑ
Mosaicos iSI¿tc'liltt.+ llt/itllllllll't
Pinturas l’cilllánit ll'+ t'll IIIIt
MiniaLuliIS ItII 1 113 14 UNESCO-HERMES BOLSILIBROS DE ARTE



Unesco Hermes Bolsiübros de Arte



mosaicos israelitas
bizantinos

Texto de

Ernst Kitzinger

1 1'1 I1 )1< 1 Al, HERMES, S.A. Méxic@Buenos Aires
.I'.t,',l(tt'it3tr con la Unesco



os mosaicos ilustrados en este libro tienen como
marco ambiental histórico el florecimiento de la Tie-L

rra Santa durante el período del imperio bizantino. Desde
la época de la destrucción del Templo Judío en el año
70 A.C. hasta los albores del siglo iv, la provincia romana
de Palestina. de la cual el moderno estado de Israel com.
prende una parte considerable, existió en relativa oscuri
dad. Aunque había experimentado una elevación transita
ria bajo los emperadores antoninos y severianos, el renacer
econÓmico y cultural en gr,in escala de ese país se inició
con el reconocimiento oficial del cristianismo bajo Constan.
tino el Grande (306337). El gobierno imperial, establecido
en su nueva capital a orillas del Bósforo, patrocinó la
construcción de suntuosos edificios en los principales sitios
asociados a la vida de Cristo. Muy pronto los Santos
Lugares comenzaron a atraer peregrinos de todas las
latitudes. Los siglos v y VI – época a la que pertenecen
la mayoría de los mosaicos que aquí se reproducen –
fueron una era de paz y prosperidad. La invasión persa
sufrida a principios del siglo viI y la subsecuente conquista
del país por los árabes pusieron fin a esta época. El arte
de los mosaistas, pese a ello, continuó noreciendo bajo
]os primeros califas omeyas. Compitiendo con sus riva-
les bizantinos, éstos adoptaron ese medio de expresión
para sus propios edificios

La decoración de pisos con mosaicos ricamente ornamen.
tales – todos los mosaicos antiguos que han sobrevivido
en Israel son pavimentos – formaba parte de la herencia
artística común del mundo grecorromano. Existen ejem.
plos en el suelo de cualquier país que en algún momento
haya formado parte del imperio romano. Ningún otro

(O tJNI 1111) NÁTIONS EDUCXTrOÑ,\l, SCIENTIFIC AXD CULTURAI. ORCANIZATION 1965

,C, IJNI.1 111, N,\.rloNS Eln JCATIOX ,\l, SCIENTIrIC A:'iD CULTURAL ORCÁNIZATION 1960
165

l.li111rtl ill I ItIl\. 1)y Attlllcare Pi:zi S.p.A. Milano

5



medio pictórico ofrece al estudioso de la historia del arte
cll el período romano y en la primera fase del período
bizantino un material tan extensamente distribuído en el

tiempo y en el espacio; ningún otro permite efectuar
observaciones tan cercanas y detalladas de las principales
corrientes surgidas durante esa vital era de transición
que presenció el derrumbamiento y la desintegración del
arte clásico y el surgimiento de aquellos nuevos conceptos,
temas y estilos que habrían de madurar hasta constituír,
a la larga, el arte del medioevo latino, bizantino e islá.
mico. Dentro de esa extensa categoría de monumentos,
los mosaicos y pavimentos de Israel (así como los de las
regiones adyacentes de Jordania, Siria y La>ana) tienen
un significado y una importancia peculiares, en parte debi.
do a su fecha de origen relativamente avanzada y al
tcstimonio que por ende poseen de las etapas fmales del
proceso de transición al que acabamos de aludir, y en
p,Irte debido a determinadas circunstancias especiales
características de la región.

En los tiempos romanos los pavimentos de mosaicos
habían estado vinculados principalmente con la arquitec-
tura civil, tanto pública como privada, y sólo en menor
grado con las construcciones religiosas. Los usos profanos
de este medio de expresión continuaron durante la era
bizantina y a principios de la época islámica – por
ejemplo, de los mosaicos palestinos ilustrados en esta
obra, el que aparece en las láminas 4 y 5 adornaba una
villa; el reproducido en las láminas 19 a 21 cubría un baño;
el de la lámina 28 pertenecía a un palacio omeya – pero,
cn términos generales, después del siglo IV fueron mu-
cho más numerosos los pavimentos decorativos en los
edificios religiosos. Los cristianos, por lo menos en algu-
llas partes del imperio, habían comenzado a exornar con
llrosaicos los pisos de sus templos desde el reinado de

(',)nstantino. Los judíos no tardaron en seguir el ejemplo.
1;.11 las últimas décadas se han desenterrado sinagogas con
ltis;os de mosaicos en diversas partes del mundo antiguo,
;ltllltjtlc cn nlnWna de ellas existen en mayor número, ni
t,111 tIll repertorio más rico y más interesante de represen-
ti\cit)IICS pictóricas que en Israel.

La decoración pictórica del piso en salones destinados
a fines religiosos plantea problemas muy especiales. Exis-
ten limitaciones evidentes para la representación de
objetos sagrados en lugares susceptibles de ser pisados
por los asistentes. Un decreto imperial del año 427 prohi-
biendo la representación de cruces en los pisos es una
indicación de la sensibilidad que en ese sentido existía
durante la época que nos ocupa. En consecuencia, el
mosaista que diseñaba un piso para una iglesia o sinagoga
(o el patrón que comisionaba tal tarea) se movía
dentro de límites mucho más estrechos que el diseñador
de decoraciones para los muros y bóvedas de dichos
ediñcios. Aquél se verá tentado en mucho mayor medida a
no apartarse del tradicional repertorio secular heredado
de la época romana. La restricción impuesta al uso de
la imaginería especíñcamente religiosa se añade a la
natural tendencia del artesano – y la mayoría de los
mosaicos de pavimentos son obra de artesanos más que
de artistas – a perpetuar los esquemas y motivos sancia
nados por el tiempo. Los temas manifiestamente paganos
naturalmente, serán por lo general evitados. Pero existía
una vasta reserva de imaginería neutra e inocua, especial
mente la que representaba el mundo de la naturaleza y
de la vida campestre, dispuesta para libar de ella con
toda libertad; de ahí el gran número de mosaicos en pisos
de iglesias y sinagogas que ilustran animales y plantas,
cacerías, escenas rurales y similares. El creador de los

dos bellísimos compartimentos que se encuentran en las
alas del crucero de la iglesia de Tabgha (láminas 1 y 2)
• la iglesia que consagra el sitio donde se supone que
Cristo realizó el milagro de alimentar a las multitudes –
se basó en uno de los temas favoritos de la decoración
de pisos de la última fase del período helénico y de la
era romana: el paisaje de los pantanos del Nilo con su
flora, su fauna salvaje y su arquitectura características
(que incluso comprende un nilómetro). Los árboles, el
leopardo en el acto de saltar y los demás animales salvajes
que decoran el borde de un piso en una iglesia de Cesárea
(lámina 26) son elementos cuyo tema pertenece a la cate-

goría « paisaje rural con cazadores », un tema que resul-

7



taba especialmente familiar por aparecer con frecuencia en
pisos de mosaicos de las casas de ricos terratenientes
romanos de Africa del Norte. pero también eran conocidos
por los decoradores de casas particulares de la propia
Palestina, y aparecen en los bordes de un pavimento
perteneciente a una villa de Bcth-Guvrin (láminas 4 y 5).
La gallina con sus pollitos representada en el piso de la
sinagoga de Beth-Alpha (lámina 14) y la gallina poniendo
un huevo que forma parte de un espléndido mosaico en
una sinagoga de Ma'on (lámina 24) son otros .motivos del
repertorio rural, gran parte del cual debe haberse codiíi'
cado en libros de patrones. De otra manera sería harto
difícil de explicar la rcpctición un tanto estereotipada de
los mismos motivos en mosaicos ampliamente separados

en el tiempo y en el espacio, y la aparición de cierto
número de animales y otros motivos sobre los cualcs es
bien difícil que los mosaistas pudieran haber tenido cone
cimiento directo.

La tradición, por lo tanto, juega un papel preponderante
en este arte. mucho más aún que en otros medios artísti-
cos que cristianos y judíos tomaron de su ambiente
grecorromano. Los pavimentos de iglesias y sinagogas
poseen un interés especial precisamente por esta circun-
stancia. Ofrecen un cspcctácuIo singularmente intrigador
de supervivencias paganas. Al mismo tiempo, los estre-
chos límites impuestos a todo cambio e innovación
hacen tanto más conmovedoras las tentativas del artista
para comunicar un nuevo mensaje y para expresar el
espíritu y las aspiraciones de una nueva era.

Los cristianos y judíos no recorrieron Iutas totalmente
paralelas al asimilar ese medio y adaDtarlo a sus necesi'
dades. Ni en Palestina ni en ninguna otra parte de Oriente
sc han encontrado ejemplos de la primera fase de la
decoración cristiana de pisos, prominentemente represen-
tadd en Occidente por los suntuosos mosaicos de principios
dcI siglo IV que se encuentran en Aquileia. El sello distin'
tivo dc estos primeros pisos cristianos es una exuberante
,.xllibición dc temas animales, marinos, pastorales y de
t,tros Kéncrosp con un número relativamente pequeño de
cbc,.IIiIS y símbolos patcntcmcnte cristianos con acentos

claramente religiosos. A lo anterior siguió, a fInes del
siglo IV, una fase puritana durante la cual toda representa.
ción figurativa fue desterrada casi por completo de los
pavimentos de los templos. Fué esta la época en que
alcanzaron su máximo esplendor los diseños totalmente
geométricos (un tipo de decoración que más tarde volve-
ría a disfrutar de una boga especial bajo los califas árabes;
véase lámina 28). Los pisos compuestos totalmente por
dibujos geométricos y otros esquemas tradicionales conti
nuaron en uso frecuente también en las iglesias de los

siglos v y VI (lámina 7). En algunos casos se incluye una
cruz en el diseño, y es indudable que la ley del año 427

no puso de hecho nn a tal práctica (lámina 6). Pero lo que
es más característico de la decoración de los pisos de
templos a partir del año 4CX) es la desaparición de la
austeridad puritana, y ahora es el mundo del Mediterrá.
neo Oriental – incluyendo a Palestina – el que encabeza
el movimiento. Muy de tarde en tarde aparece una escena

del Antiguo Testamento en un piso; por ejemplo, el pa.
vimento de la nave de una iglesia de Beth-Guvrin exhibe
cn una de sus divisiones la historia de Jonás. Pero es

sobre todo el género neutro de animales y plantas el que
poco a poco inñltra (¿o reinfiltra?) los pavimentos de las
iglesias,

Que esta imaginería sea pertinente en un contexto
cristiano, está en muchos casos bien lejos de ser evidente.

Es posible que los propios artistas y protectores no hayan
tenido siempre una idea muy clara a ese respecto. Es

de sospechar que su selección de temas haya estado deter-
minada, en una medida considerable, por el hecho de que
el repertorio formaba parte de la tradición propia del
taller del mosaista. Cualquier motivación religiosa que se
propusiera para justificar su aparición en el PiSQ de la
iglesia pudo en numerosas ocasiones haber sido retroaa
tiva, variable y carecer de precisión. Para el observador
moderno, lo anterior abre todo un amplio campo de
especulación. Se supone que el género basado en la natu-
raleza se utilizaba con la intención de simbolizar temas
tan amplios como la Creación de Dios y el paraíso terrenal.
Pero en muchos casos resulta imposible determinar qué

9



circunstancia aceleró o justificó la adopción de un tema
específico en un contexto particular. La representación de

motivos nilóticos en la Iglesia de la Multiplicación de los
Panes y los Peces es un caso que ilustra lo dicho
(láminas 1 y 2).

La elaboración pictórica de los pisos de iglesia llega a

su punto álgido en el siglo VI. La variedad de motivos es

entonces más grande que nunca, predominando todavía
los temas de la naturaleza. Al mismo tiempo el significado
de este repertorio dentro del contexto de las construccin
nes religiosas tiende a volverse menos vago, gracias a las
inscripciones expHcativas y a otros factores. De una parte,
una figura o grupo puede estar revestida de un contenido
religioso directo. Por ejemplo, una escena de animales
puede ir acompañada por un texto bíblico tal como una
cita de la visión que el profeta Isaías tuvo del Reino de

la Paz (« el león comerá paja como el buey »), adquiriendo
así un mensaje explícito y perfectamente oportuno. De
otra parte, ciertos temas de la naturaleza pueden presen-
tarse simplemente con marbetes de identificación que in-
dic,in que dichos temas estaban considerados, por su pra
pio derecho, como una parte legítima de la decoración de

templos. Un paisaje puede llevar el nombre de una ciudad
o país; una serie de figuras humanas rústicas puede
indicar los nombres de los doce meses del año, que el
pintor quiso simbolizar en ellos (láminas 15 y 16). Los
„ catálogos » pictóricos de este tipo son frecuentes en
esta época. Dicho elemento enciclopédico prefiwra la
decoración escultórica de las catedrales medievales con su
sistemática representación de temas tomados de la natu-
ralcza. Es indudable que, como ocurre en el segundo caso,
existía una intención de proclamar al mundo físico como
parte integral del universo cristiano.

Es así como el aparentemente ajeno repertorio del deco
rador de pisos logra por fm asociarse firmemente al signi-
liC;ICIO y propósito del templo. La tendencia a hacer que
IiI ilnagincría del pavimento de iglesia se nenara de un
siHllilici Ido rnás claro en función de un programa global
l.lllllliúll conducc, en algunos casos, a una diferenciación
1.11 IiI sclccción de temas para la nave y el santuario,

respectivamente. En la nave – a menudo identificada en

el pensamiento simbólico del catolicismo con el mundo
creado por Dios – es donde los temas pertenecientes al
mundo físico se encuentran con más frecuencia. mientras
que los temas más palpablemente religiosos (que pueden
relacionarse con textos citados en la liturgIa) suelen en
muchos casos colocarse en el santuario o cerca de él: es
decir, en aquella parte del templo que simboliza al mundo
espiritual y celestial. Uno de los casos más notables de un

piso de mosaicos con un inequívoco y drecto significado
religioso se encuentra en Tabghdp donde en el siglo VI

un compartimento con la fIgura de dos peces ílanqueando
una cesta de pan se colocó tras el altar en proximidad
directa a la piedra sobre la cual se dice que Cristo realizó
el milagro de los panes y los peces (lámina 3). Muchos de

los Santos Lugares de Palestina se encontraban en un
tiempo adornados con imágenes que ante los ojos del
peregrino evocaban los acontecimientos bíblicos con ellos
asociados. El mosaico de Tabgha – tan elocuente en su
concisión y sencillez – es el único ejemplo que ha sobra..
vivido de tal representación

Los descubrimientos arqueológicos hechos en Israel brin-
dan oportunidades singularmente ricas de comparar con
la evolución de la decoración de pisos en las iglesiasl el
desarrollo acontecido concurrentemente en las sinagogas
En la actualidad, y muy especialmente a partir del descu-
brimiento de la sinagoga del siglo III en Doura-Europos
con sus extensos ciclos de pinturas murales bíblicas, la
aparición de representaciones pictóricas en casas de culto
relidoso judías de las últimas fases del período clásico
y de principios de la era bizantina, no es ya motivo
de sorpresa. El segundo mandamiento había dejado de ser
interpretado textualmente por grandes sectores del pueblo
judío mucho antes de que las primeras figuras de seres
vivientes aparecieran en los pavimentos judíos. La decc»
ración de los pisos de las sinagogas surgió y se sustentó
de la misma tradición grecorromana de taller artesanal
que fué la fuente de su analogía cristiana. Se introdu.
jeron elementos específicamente judíos, como veremos a

continuación, pero éstos estaban cllcajados cn ulr gLilloro

It)



neutro tomado también del mundo de la naturaleza y de
la vida campestre, y planteaban los mismos difíciles –

o mejor dicho, irresolubles – problemas de interpretación
que hemos encontrado al estudiar los pisos de las iglesias
cristianas (láminas 11 a 14, 23, 24). Cabe suponer con
seguridad que en muchas ocasiones los mismos talleres
trabajaron para patrones, tanto cristianos como judíos,
Por ejemplo, el pavimento de la sinagoga de Ma'on es

tan similar al de una iglesia de la cercana Shcllal (que

contiene una inscripción de 561/562), que ambas deben
atribuírse al mismo taller. El famoso piso de la sinagoga
de Beth-Alpha con sus cuadros conmovedoramente inge-
nuos, y ejecutado, como declara la inscripción, nor Maria-
nos y su hijo Hanina, es un caso en el cual los artistas
populares (evidentemente judíos, a juzgar por el nombre
del segundo de ellos) fueron empleados por una comunidad
de los alrededores, acaso en una orgullosa demostración
de autosunciencia. Pero aún este equipo de artesanos sin
orientación profesional, que también laboró en la construc-
ción de una sinagoga en Beth-Shean, situada a poca
distancia de allí, utilizó buena parte del repertorio tra.
dicional

Una diferencia esencial entre la evolución cristiana y la
judía (o, por lo menos, así parece existir apoyándose en
el estado actual de las excavaciones hechas) es que la
segunda iba más avanzada que la primera en lo que se

refiere a la introducción de material temático articulado
y específico. El acto de representar temas de la naturaleza
en forma enciclopédica y con marcas de identificación fué,
como ya hemos visto, una innovación en la decoración
de pisos de templos efectuada en el siglo VI. Por lo menos
una representación de este tipo hizo su aparición en pisos
judíos de mosaicos en una fecha bastante anterior: se

trata de la interpretación de los doce signos del Zodiaco,
cada uno con su nombre inscrito y distribuídos en forma
radial, con el carro del sol en el centro y con pcrsonifi-
caciones de las cuatro estaciones rodeándolo (láminas 11

y 12). Ninguna representación de este tema ha salido a
luz hasta el momento en un templo cristiano. En los
pisos dc sinagogas de Palestina, sin embargo, existen

por lo menos cuatro ejemplos, y uno de éstos – un piso
descubierto en Hammath (Tiberiades) en 1961 – se cree
que data del siglo IV. Originalmente (y más apropiada_
mente) un tema para decorar techos, el Zodiaco emigró
a Ios pavimentos en la época romana. durante la cual
muchos dibujos de cielo y de piso comenzaron a emplearse
indistintamente en unos y otros. Qué significado o signi
ficados específicos adoptaba este tema en el contexto del
piso de sinagoga, es algo que por el momento tendrá
que permanecer en duda

En esa misma época relativamente temprana, los pisos
de sinagoga comenzaron a incorporar un elemento inequí-
vocamente religioso. Este adopta también una forma que
se desconoce en los pisos de los templos (o que en todo
caso jamás alcanzó en ellos un grado tan pleno de desa
rrollo): el conjunto de utensilios rituales. Entre los objetos
habitualmente representados están el mettorah o c.ande_
labro de siete brazos, el tabernáculo donde se guarda la
tor ah o Libro de la Ley Judaica, el It¿tab y el et hr og (la
rama de palma y la cidra), el s ho+ ar (o cuerno de car
nero) 1 y la pala para el incienso (láminas 22 y 25). Estos
objetos litúrgicos por lo general se colocan en la parte
más lejana de la nave, en la zona contigua al Aron ha.

Kodesh, el verdadero recinto de la toralr. Contrastados
como suelen estarlo, con los signos del Zodiaco o con
otros objetos tomados de la naturaleza que figuran en la
parte principal de la nave, los utensilios rituales intro
ducen en la imaginería del piso una polaridad llena de

significado, que sólo puede asemejarse a la que se des,1.

rrolla en la decoración de los pisos de iglesia en el
transcurso del siglo VI

El programa pictórico del pavimento de sinagogas surge
en su etapa de más pleno desarrollo en la rústica obra
de Beth-Alpha. El círculo zodiacal que rodea al carro del
sol ocupa en ella una posición dominante en el centro de
la nave (tal vez aún se le interpretabal inconscientemente
como el reflejo procedente de una cúpula en el techo). L;
tabla de objetos litúrgicos – ricamente adornada con dos
leones, dos candelabros, y dos haces de Itrlab p ethrt.)g y
palas para el incienso flanqueando el relicario de la totall1

12 13



y con cortinas encuadrando toda la escena para hacer
resaltar su carácter sagrado – se une a la imagen celestial
del lado sur donde se colocaba el /Iron ha-Kodesh. Equi-
librando este compartimento del lado norte (o sea el lado
de la entrada), se encuentra un tercer elemento explíci-
tamente significativo: una escena bíblica semejante a las
que ocasionalmente se añadían en la decoración de los
pisos, tanto de sinagogas como de templos. El tema re-
presentado, que se desarrollaba de manera considerable-
mente detallada, es el Sacrificio de Isaac, episodio de
importancia crucial y que encerraba un significado capital
para el pensamiento judío de la época, debido a su impli.
cación de absoluta obediencia y sumisión a la voluntad
de Dios. así como de la solicitud que Dios muestra hacia

aquéllos cuya fe es verdadera. La naturaleza neutra y el
género animal, cuyas implicaciones simbólicas son mucho
más vagas, quedan relegados a las cintas que a la manera
de un marco bordean los tres compartimentos

El piso de Beth-Alpha, según la inscripción que aparece
a la entrada, fué realizado en la época del emperador
Justino. El monarca aludido lo mismo podría ser Justino I
(518-527) o Justino I1 (565-578), y resulta difícil decidirse
por una u otra solución. El período del segundo Justi-
no acaso sea más probable, sobre todo en vista del hecho
de que algunos de los motivos que decoran el borde del
pavimento evocan los de ciertos mosaicos (no judíos) de

la segunda mitad del siglo VI, existentes en el cercano
Beth-Shean. No obstante, sea como fuere. los dos artistas
del pueblo que realizaron el pavimento dificilmente pueden
cí)lrsidcrarse innovadores. Si en la ingenua artesanía de

estos dos artistas el sistema y el programa de la decora.
cit’)11 judía de pisos aparece en su forma más rica y

ill-lllt)IIiosa, ello no puede significar otra cosa más que el
-ti\lt'tttit CIr cuestión había alcanzado su etapa de madurez

1 tes

.l ittllltIHl\llía dc pavimentos judíos da así muestras de

I'll I'l higlll v v 1:1 l)I'imcra mitad del siglo VI. Por otra

It.tllj'l'.I' tIt''.ill-l-t)lliltlo con más rapidez que su equivalente
III'111.11111 l+it'll j1111lo habcr alcanzado su punto culminante

jl,lltt', 1,1 tIt'Llll,IL'illll pictórica de los pavimentos de sina.
Ne b: r i 7: ; s i :::11fg5f g ; 11 %fr + g5 :a vEI: n 75jo / e } s 7/el 1 1 %feM;;rIf#117 Ha
Antiquities and Museurns.

15,1



goga parece haber llegado a su fin antes que la de los
pavimentos de templos. El piso de Ma'on revela que en
la séptima década del siglo VI todavía se efectuaba en las
sinagogas un trabajo de alta calidad y formalmente rico.
Pero al poco tiempo la evolución judía debe haberse
detenido por completo. En tanto que los pavimentos de

las iglesias paIestinas continuaban siendo exornados con
una rica imaginería aún en el año 600 (e incluso más
tarde), para esa época los judíos parecen haber vuelto
a adoptar una interpretación estricta del segundo man-
damicnto.

Es así como la historia de la dccoración de pavimentos

en templos y sinagogas – señalada como está, tanto por
paralelismos como por divergencias – arToja interesantes
luces marginales sobre el pensamiento y actitudes de las
comunidades cristianas y judías de Palestina a principios
de la era bizantina. Lo que resulta especialmente revelador
en este aspecto es el empleo de temas pictóricos y la sclcc'
ción y arreglo de dichos temas. Pero los mosaicos de los
pisos de Israel son de interés también como documentos
en la historia del estilo. Los siglos a los cuales pertenecen
presenciaron un paso fundamental en la revolución esté'
tica del período post-clásico, una revolución comparable
en sus alcances y en su magnitud a la que se ha desa-
rrollado en el arte de nuestro tiempo. Productos artesa'
nales como son, los mosaicos reflejan con toda cjaridad
dicho paso.

La comparación de un animal en el acto de saltar,
tomado del piso de la villa que se encuentra en Beth-
Guvrin, piso del siglo v (lámina 5), con un motivo similar
tomado de una iglesia de Cesárea y que es más de un
siglo posterior a aquél (lámina 26), resulta sumamente
instructiva. A primera vista la diferencia tal vez no parcz'
ca excesiva. En efecto, se observa de manera evidente una
continuidad de técnicas y tradiciones artesanales que

vinculan ambas representaciones. Sin embargo, el cambio
es fundamental. El artista anterior concibe al animal ca
mo una figura en redondo; el posterior parece interpre-
tarlo primordialmente como un esquema. No sólo repre
bcllta la piel moLeada del leopardo de una manera convcn-

cional, sino que el propio cuerpo de la fiera forma un
esquema, con una raya marrón en el centro y una distri.
bución casi simétrica de zonas blancas, azulosas y marrón
por arriba y por abajo. Si bien superficialmente el artista
puede aún comunicar una impresión de detalles, luces y
sombras. su distribución de los colores es esencialmente
ornamental. En el más antiguo de los dos mosaicos men-
cionados. con su más económica distribución de tesclas
claras y su más sutil distribución de tonos oscuros, el
cuerpo está modelado de manera mucho más convincente.
Es más, ni siquiera el mosaico del siglo v puede ya consi
derarse una obra auténticamentc clásica. El contorno in.
tensamente oscuro que rodea por completo las figuras
de animales es un claro indicio del grado hasta el cual
aún los métodos conceptuales de representar la realidad
habían triunfado sobre los métodos basados en la obser-
vación directa. Pero la pequeña liebre de Beth-Guvrin
sigue siendo un cuerpo vivo, y bien pronto cedemos a la
sugerencia que nos hace el artista de que el animal ha
dado un salto en el « verdadero » espacio. Lo vemos en
una extensión de campo abierto con suelo bajo sus pies
y árboles en el fondo. El fondo blanco del leopardo cesa-
reano, por el contrario, no es sino un contraste neutro,

Las comparaciones de este tipo pueden multiplicarse
facilmente. Podemos, por ejemplo, considerar lado a lado
los pájaros de los mosaicos del siglo v de Tabgha (lámi.
nas 1 y 2) y los del siglo VI del baño que se encuentra en
Tiberiades (láminas 19 a 21). Una vez más observamos en
la obra posterior un empleo esencialmente ornamental de

los colores que poco o nada hace para sugerir formas
tridimensionales. La interpretación esquemática se extien-

de hasta los ojos, que se asemejan a rosetas ornamen.
tales y producen el efecto de una mirada sin vida, bien
diferente de la vivaz – casi maliciosa – mirada que el
artista de Tabgha supo impartir a sus pájaros por medio
de una ingeniosa sobreposición de trozos pequeños e irre-
gulares de negro, blanco y rojo. Es característico del
estilo del mosaico de Tiberiades que los pájaros ajusten
con tal precisión en el marco de cintas entrelazadas que
los rodea (véase especialmente la lámina 20). De hecho,

16 17



criatura viviente y esquema inanimado se han convertido
en una sola unidad inseparable. Cualquier sugerencia de

espacio « verdadero » no haría más que distraer. El cuerpo
tridimensional se ha vuelto un solo plano con la super-
ficie, y el fondo no es más que una firme y sólida matriz
para el dibujo. Por contraste, el campo neutro que rodea
a los pájaros de Tabgha puede todavía interpretarse como

« aire », aunque aún en este caso el artista, al distribuír
los elementos ambientales del paisaje, ha evitado toda
implicación de profundidad.

Este aspecto lo analizaremos más adelante, pero por el
momento limitémonos a considerar el contraste que hemos
descubierto en nuestras comparaciones de figuras únicas,
la antítesis entre las interpretaciones tridimensionales y

bidimensionales, entre la representación modelada en la
vida real y el esquema abstracto. Este contraste es básico
para el desarrollo estilístico no sólo de nuestros mosaicos,
sino de todo arte pictórico aparecido durante la última
etapa de la antigüedad y principios de la era bizantina.
El desarrollo se había iniciado mucho antes de que se

construyera el primero de esos mosaicos palestinos y
apenas había llegado a su término en la época a la que
pertenece el último de ellos. No se trataba, de ninguna
manera, de un progreso uniformemente dirigido hacia una
abstracción cada vez mayor. El ritmo difería en las diver-
sas regiones y, como era de esperar, en los diversos
talleres; hubo reacciones y regresiones, así como súbitos
saltos hacia adelante; y hubo toda clase de diferencias
de matices debido a la diversidad de tradiciones regionales,
a las preferencias individuales, y a la reunión y fusión de

numerosas influencias. De todo este cuadro tan complejo,
los mosaicos que ilustran la presente obra no nos dan más
que una visión limitada. Pero es una visión característica,
no sólo en su clara indicación de la corriente general,
sino también por cuanto ilustra algunas de las multipli-
cidades del desarrollo,

Las figuras de los pisos del monasterio de Beth-Shean
(láminas 15 a 18) ejempliñcan una variante estilística.
Probablemente atribua)les al año 569, no son tan abstrac.
tas como podría esperarse dada la fecha relativamente

avanzada de su creación. Cierto es que el artista ya no
nos da una visión verdaderamente convincente de un
cuerpo orgánico rodeado de espacio. Su flautista (lámina
17), supuestamente representado en posición de tres cuar-
tos sentado en un banco de mimbre y tocando para su
perro, en realidad se muestra con ambos hombros equidis-
tantes del observador (y que por consiguiente se funde
con el diseño de la superficie) y guardando un contacto
puramente superficial y precario con el asiento que
parece sostenerlo. Signos son todos éstos reveladores de

que el artista ha perdido interés en reprcscntar los objetos
de manera precisa y en su verdadera relación física.
(Obscrvese, en contraste, la forma notablemente más con
vincente en que el mosaista de Beth-Guvrin, alrededor de

un siglo antes, interpretó la postura de su cazador
montado: véase lámina 4.) De manera similar, la for-
ma en que el artista representa el movimiento de cabeza
del perro en el mosaico de Beth-Shean desafía las leyes
de la anatomía. Pero, superficialmente por lo menos, hay
una gran viveza en estas figuras, y ella se debe principal-
mente a una cierta audacia y libertad en el empleo de
acentos de color en los cuales se evita toda regularidad
El artista logra especial éxito al impartir miradas vivaces
y naturales a los rostros (véase sobre todo la lámina 18)
Hay más solemnidad y espiritualidad medievales en los
rostros de las figuras relativamente grandes que personi-
tlcan los meses del año (láminas 15 y 16), pero aun en
ellas los acentos cromáticos se aplican con un vigor y una
audacia casi impresionistas. El taller que en particular
participó en este empeño todavía tenía dominio de gran
parte de la técnica mosaista del pasado romano, o bien
había revivido recursos procedentes de ese pasado. Las
revivificaciones y sobrevivencias de este tipo eran fre-
cuentes, y no siempre es posible diferenciarlas con toda
claridad. Unas y otras se cuentan entre los fenóme-
nos que aumentan la complejidad del proceso de evolución
estil

Por otra parte, una obra como el piso de Beth-Alpha
practicamente se destaca al margen de esa evolución y es

notable justamente por esa razón. He aquí a dos artistas

18 19



del pueblo expresando sus propias ideas, sin cadenas
impuestas por tradiciones o convenciones, y estableciendo
por ende una original y directa relación con el observa-
dor. Por ejemplo, no se sienten constreñidos por la regla

fundamental de todo el arte antiguo desde la época de
la Grecia clásica: que debería existir un equilibrio en la
forma de distribuír proporcionalmente las partes de un
cuerpo, y una corriente uniforme y eurítmica aI fusionar
estas partes para constituír un todo. De acuerdo con sus
normas, aun el relativamente abstracto leopardo de Cesá.
rea (lámina 26) sigue siendo clásico. Sus propios cuadrú-
pedos son formas amorfas a las cuales se añaden, con
sorprendete brusquedad y sin ninguna consistencia en
su escala, las diversas características típicas de las espe-
cies representadas (lámina 13). La falta de equilibrio y de
respuestas rítmicas es tan característico de los grupos de
figuras como lo es de las partes que componen las figuras
individuales. Resulta interesante, por ejemplo, comparar
a los hombres que conducen el asno en la escena del
Sacriñcio de Isaac con un motivo similar de Beth-Shean,
probablemente de la misma época (láminas 10 y 18). En
ninguno de estos dos casos se dibujó a hombre y a
bestia a una escala consistente. Pero en Beth-Shean sus
contornos y movimientos están por lo menos relacionados
entre sí y cumplen una función complementaria, mientras
que el servidor que conduce el asno en Beth-Alpha está
en la composición un tanto desarticulado del animal (para
no hablar de la carencia intrínseca de proporción, de
cohesión y de consistencia que acusa la figura), y ligado
a él únicamente en el sentido más literal: mediante la
rienda que sostiene en sus manos.

El dibujo de las caras muestra la misma independencia
de las tradiciones establecidas de la artesanía. Los artistas
tienen su propia fórmula preconcebida para hacerlo. Por
intricado que sea el movimiento de las figuras, las cabezas
siempre aparecen de frente, siempre existe un fuerte
énfasis en los ojos como la característica más elocuente
y expresiva, y seis trazos blancos, sobrepuestos de manera

tenue e incongruente sobre un porte juvenil, sirven para
caracterizar a Abraham como el anciano patriarca (láminas

8 y 9). El empleo del color tampoco se ajusta a las
convenciones. Las teselas de color se aplican en super-
ñcies sólidas sin ningún intento de valorar el sombreado
ni de modelar con base en la realidad. Como resultado
de ello casi no hay ningún elemento que sugiera una
tercera dimensión, y menos aún considerando que por-
ciones importantes de numerosas figuras se representan
ante el mismo fondo neutro de color blanco grisáceo. El
color se utilizaba primordialmente para fines de expresión
y énfasis. Hace resaltar rostros, manos, componentes
importantes del vestuario, así como atributos esenciales
y objetos de importancia. En el caso del Sacrificio de
Isaac, el color hace que se destaquen el cuchillo fatal y
el brazo derecho, contorsionado en un espasmo de furia,
pero no el izquierdo (lámina 8),

Es así como la intención de los mosaistas surge en
toda su claridad. Sus intereses primordiales eran la cIa-

ridad y la exactitud literal. El suyo es, en cierto sentido,
un arte intempor,11. A las convenciones de la época deben
principalmente los temas, el marco ornamental y el
detalle en la descripción, por ejemplo en los ropajes
Sus representaciones son en gran medida de su propia
creación, y revelan todos los indicios de ser una respuesta
directa y personal a los temas en cuestión,

Regresemos una vez más a la corriente principal del
desarrollo, que hasta el momento no hemos considerado
más que en función de figuras individuales o de grupos

Hemos visto como los cuerpos tridimensionales se funden
cada vez en mayor grado con los esquemas de la super-
ficie (para los artistas de Beth-Alpha, dicho sea de paso,
esto no representaba ningún problema; sus figuras forma.
ban, a priori, parte de la superfIcie). Esta aceptación de la
superficie como base del dibujo, sin embargo, no sólo
afecta a las figuras individuales; durante el período que
nos ocupa se convirtió en un factor clave en la distribu,
ción y composición del piso en general,

A ñn de poder apreciar plenamente este proceso evo
lutivo hemos de remontarnos por un momento al período
romano. La época comprendida entre el siglo I y el III
fué la gran era de los efectos trotltpe-l’wil , productores

20 21



de ilusión óptica. No tenemos más que pensar en las
pinturas murales de Pompeya con sus arquitecturas simu-
ladas y sus vistas imaginarias de jardines y paisajes, que
llevan al ojo hacia la distancia y nos hacen olvidar que en
realidad estamos confinados dentro de muros sólidos.

Semejantes recursos se aplicaron también a la decoración
de pisos. También el piso, o al menos una parte de él, se

hacía aparecer – de manera por demás incongruente –
como si fuera un espacio abierto. A menudo su caracte
rística más notable era un compartimento o una serie
de tablas que permitían una cspecie de ojeadas hacia la
distancia, en la cual fIguras o grupos se movían con toda
libertad. Estos compartimentos con escenas pictóricas –
los llamados enlblenra ta – eran como otras tantas ven-
tanas que parecían perforar la superficie y disimular su
uniforme solidez. En los países del Mediterráneo Occiden-
tal este tipo de decoración de pisos, que inquieta al
observador al negar la solidez del suelo en el cual se posa,
había encontrado especial predilección, y a menudo se

ejecutaba con gran ingenio y excelencia. Sin embargo, a
partir del siglo IV, los artistas se opusieron cada vez rnás
a este concepto de piso. En lugar de romper la superficie
y de abrir vistas distantes, cada día aceptaron más esa
superficie en su totalidad y en su solidez como base de
sus composiciones. La « ventana » cede el paso a la
« alfombra ».

De los pisos israelitas que se ilustran en este libro, sólo
el friso con motivos de cacería de Beth-Guvrin sigue dando
una clara sugerencia de un escenario abierto (láminas 4
y 5). En todos los demás casos el artista ha empleado
recursos de composición basados en el principio de la
aceptación de la superficie. El más interesante de estos
recursos es el que se emplea en las escenas nilóticas de

Tabgha. El artista ha desmenLuado el paisaje y ha dise-
minado sus partes componentes por toda la superficie. El
recurso como tal es tradicional. Tiene remotos antece-
dentes en mosaicos helenísticos y romanos que simulan
pisos sin barrer, un típico i eu d’esprit de esa época por
el cual los despojos de un banquete, representados con
tal realismo que bien pucdcn confundirse con el objeto

verdadero, se muestran derramados por toda la superficie
como si acabaran de ser arrojados por un grupo de
comensales. Adaptar este principio de composición a un
paisaje, tal como se hizo en Tabgha, constituyó una idea
extraordinaria. El propósito en este caso no era crear
una ilusión sino, por el contrario, destruírla. Puesto que
no existía una representación en profundidad, no puede
surgir ninguna impresión de distancia. Todos los objetos
se ubican en un solo plano, el plano del propio piso, que
se afirma abiertamente y como una superficie unida
Semejante antiilusionismo es fundamental para la com-
posición de los paisajes de Tabgha, aun cuando, como
hemos visto, las figuras individuales todavía conservan
un aspecto tridimensional – y los fondos, como resultado
de ello, una cierta ambigüedad.

La manera más sencilla de proclamar la unidad y solidez

de la superficie del piso era cubrirla en forma total y
uniforme con un único dibujo geométrico, o con una
serie de esquemas. Los pisos decorados con este tipo de
diseño estuvieron muy en boga a fines del siglo IV. Es
indudable que el puritanismo dc que hacía gala la iglesia
en esa época – una tendencia a la cual nos hemos refe-
rido con anterioridad – reforzó dicha tendencia. Pero el
diseño uniforme de alfombra también satisfacía una incli-
nación estética, y a partir de ese entonces los temas
figurativos se incorporaron de manera creciente a tales
diseños (láminas 19 a 21, 27). Un posterior elemento carac-
terístico ocurrió durante el siglo VI, época en que una
rama de viña solía tomar el lugar del marco geométrico
en el cual se centraban las íiguras. Las ramas de la enro
dadera son tan planas y sus circunvoluciones tan regulares,
que el efecto sigue siendo el de un diseño geométrico
aún cuando se presente bajo un disfraz superficialmente
orgánico (láminas 17 y 18, 22 a 24),

Ninguno de los recursos de composición que se han
mencionado era totalmente nuevo. Todos tienen antece-

dentes romanos (algunos de ellos más especialmente en
Occidente). Pero en este caso adquieren una función propia
como otros tantos medios de afirmar la existencia mate-
rial de la superficie del piso, y de hacer que la decoración

22 23



se haga coextensiva con esa superficie. Nuestras ante-

riores observaciones sobre el estilo de las figuras indivi-
duales tendrán que analizarse a la luz de este concepto en
evolución del piso en su totalidad. La mayoría de aquellas

figuras y grupos que se combinan tan bien con sus fondos
y que forman conjuntos tan satisfactorios con sus marcos,
en realidad son partes de diseños del tipo que evoca la
tapicería (láminas 17 a 24, 27). El prodigio es que al
convertirse en partes de esquemas generales logren, pese
a ello, conservar un aire tan intenso de realidad. La recon
ciliación de diseño abstracto y vida orgánica fue uno de
los principales objetivos de todo el arte bizantino. En los
mosaicos de piso de principios de la era bizantina, este
objetivo se realizó dentro de los confines de una artesanía

tradicional, y en ninguna otra parte lo hizo con tanto
éxito como en Palestina.

láminas

24





141

3,}++#Lt



1 IJ 1 ,



Fbsii:fÉ

.#



i!!





1;1 ra)@?4 B16$1i&B

X

!!=&:)l



?}#:8
q*

1,%}bMg+k

hi189
gig?#{#}á;j!!



!!iji
b+



És#



8



8%
&Y
k+'

wi}w::,:,
heR@{%

#!!!
W.J1

€



aM@%
1+

@@@@:
EqT;a

{

E h%



JJ3$

g9
d+1IIIItill

PW

g1
9,{{

{':M
14H



€&





Fe:3

+1>

#1



r
5

LÉ€ti@}5

V





f ,:3



.#

iF{’
8É





+ii:1::1T1
1:$• :H H I T 1 b +Fur:rl r1 : :1á/t1:1.:

.\



11/h4-'

[,
F

:; b6 rlff1:itilhi11:-?



25



+1; V,tft

b:

€
'}@P&qBi®#j&w



W#3:\kb,: 7'~:.i

'.:'d
@1Mm



FbWI3
*:':},_ 8

11Y11

4



BIBLIO G RAFiA 1 N 1) 1 C E

En la presente bibliografía se incluyen también algunas obras
relacionadas con mosaicos de pisos en el Cercano Oriente
Actes du premIer colloque international sur la mosaiqüe (Paris, 29

aoftt 3 septembre 1963 ) , París, 1965 (en prensa)

AvI-YoN,\11, Michael, Mosaic pavem ent s fu Patest ine , Londres, Oxford
University Press, 1934 (reimpreso dc : Quarter ly ot tI le Dcpar t-
ntetrt of Arltiquities iII Pale¿titre , II & III)

AvI-YoN,111, Michael, The ancient synagogue of Ma'on (Nirim) : the
mosaic pavement, Bulletin of r;z¿ Lol 1l5 Xf. Rabitlo\\' it : Fulld lot
the. .ExÓlorarion o/ Ancient Sylragogues , tomo III, 1960, páginas

FITZGERALD, Gerald M., 4 sixth-centtrry monastery ar Beth-Sh(ltt
Philadelphia, University of Pennsylvatria Press, 1'939 (Publications
of the Palestine Section of the University Museum, University of
Pennsylvania, IV)

GooDENot;GH, Erwin R., Je\\' isIl symbols fn the Grcco.Romall pcritld ,
especialmente tomos I & III, -Nueva York, Parrthcon Books, 1953
(B-ollingen series, 37)

GR..\BaR, André. Recherches sur les sources iuives de 1’art oaléochré.
!!111, gabiers. qrchéologigües , tomo Xl, 1'960, páginas 4l-71; tomo

/ srael – Mosaicos all Ii gIros , prefacio dc 1\lover Schapiro, introcluc-
ción de Michael Avi-Yonah, Nueva Yo„k, New 'York Graphic
Society (por acuerdo con la Unesco), 1960 (Collección Unesco de

nuii

KITZIXCER, Ernst, Mosaic pavements in the Greek East and lllcquestion of a « Renaissance » under Justinian, Acres dr VI'
eongr¿s international d’étttdes byzalrlities , Paris , /948, tomo 11,
págihas 209-223, París, Ecole des 'hautcs études, 1951

L,'\VIN, Irving, The hunting mosaics of Antioch and their sources
a study oÍ’compositional principles in the develTment of CnI-Iv

1.1:\I, Dora, An tioch mosaic pavement s , Princeton, Princcton 1111l-
versity Press, 1947, dos tomos (Publications of the Cornmittcc Ic)r
the Excavation of ’Antioch and- its Vicinity, 4)

NIc)REV. Charles R.. The mosaics of Arrtioch . Londres - Neuva YI)1 k •

Toronto, Longmans, Green, 1938.

Sc’lIÑFIDER, Alfons M., The Church of the Mtrttiplyillg ol the Loa vrs
ulrd Fishes al Tab¿ha on the Lake of Gennesar¿t a+rd its rrlosafí' v,
red. A. A. Gordon, Lond.'es, Alexanacr Ouseley, 1937

SlIRN, Henri, Pa\'cnlctrts d'lsraél : erposition de rc product ií>ItS 611

c)ttlerrrs . París. 1963

1 l 1 1 )l1: ::iH s E f a}} : 51 ;q r :1: c1T3 : : :• e gx g f#g7ugí K #! ir 11l1A {mi JUuh HIIt Ht

1 ul.\1).'\1'1., Arthur D.. 7-/le Sllcltat ltrusaic . 2* edición, CallltcII R,
Australian War Memorial, 1957

1,as fotografías en color utilizadas como ilustraciones en este libro,
jttcron tomadas por una misión especial de la Unesco que se

trasladó a Israel con ese objeto y para reunir la documentación
ll,'ccsaria. La misión trabajó en estrecho contacto con las autorida.
,It's de Israel y la Unesco se complace en expresar su gratitud a

labo 1pers q F

'l'l'\to de Ernst Kitzinger . P.iGrN4

IIt'ptapegon (et Tabgha) , Iglesia de la Multiplicación de
111\ Panes y los Peces. Pavimento en el ala norte del
111 ,1:.o del crucero: aves marinas, lotos y otras plantas

S¿gl

II l>tapegon (et Tabgha), Iglesia de la Multiplicación de
ll'\ Panes y los Peces. Pat'intento en el ala norte del
III tIjO del crucero : pájaro y muralla de la ciudad.
SiN/

IIt'lttapegon (et Tabgha) , Iglesia de la Multiplicación de
111\ Panes y los Peces. Pavimento detrás del altar: cesta
11111 panes, dos peces . Siglo VI LÁMINA 3

ll,'íll GtI\'rin, villa. Borde del pavimento: cazador
SI 1:in v

IIl tIl Gr¿vrilr, villa. Borde del pavimento: liebre corre.
,lllrtl. Siglo v

en medallón.

iglesia.\llt'\'l'y

S /1,11'cy Zion, iglesia.
511:/11 V

Pavimento geométrico (detalle).

IIl tIl Alpha, sinagoga, paviInento. El SacrifIcio de Isaac
'\ ll1 llllattt e Isaac , Siglo VI . . . . . . . .

III'tIl AII>IIa, sinagoga, pavimento. El SacRifIcio de Isaac:
\IIt,tltftttt. SiglO VI

III III AlpI1(1, sinagoga, pavimento. El SacrifIcio de Isaac:
1 1 \'i,'tl Ics collducielldo un asno. Siglo VI . . . .

ll+ rll AIÍ) IIa, sitragoga, pavimento. Tabla zodiacal: cabe.
,1'. iI,' 1l>s caballos gIre conducen el carro del sol.

SIKl11 vr



ÍNDICE

Beth- Alpha, sinagoga, pavimento. Tabla zodiacal
de la Virgen. Siglo VI

Beth-Alpha, sinagoga. Borde del pavimento: toro flan.
qtleando la inscripción a la entrada. Siglo VI . .

Beth-Alpha, sinagoga. Borde del pavimento: gallina con
Sus pollitos. Siglo VI

LÁMINA 13

Betlt'Shean, monasterio de la Kyria María. Pavimento
con la personifIcacIÓn de los meses : cabeza de febrero,
Probablemente 569 4.C. .

Beth-Shean, monasterio de la K\,ria María. Pavimento
con la personifIcacIÓn de ios meses: cabeza de octubre.
Probablemente 569 A.C. . . . . . . . . .

Beth-Shean, monasterio de la Kvria María. Pavimento
con enrejado de viñas : músico tocando la flauta para
511 perro. Probablemente 569 ,4.C.

Beth.Shean, monasterio de la Kyria María. Pavimento
con enrejado de viñas : negro conduciendo un astto
Probablemente 569 4.C

LÁríIXA 17

Tiberiades, baño. Pavimento

Tiberiades, baño. Pavimento gruZZa . Siglo vr

Tiberiades, baño. Pavimento:

pájaro festoneado. Siglo vl

Nirim, sinagoga de Ma'on. Pavimento: candelabro de
braz sigl

pato. Siglo vl

Nirim, sinagoga de Ma’on. Pavimento: leopardo. Siglo vr

Niritn, sinagoga de Ma'on. Pavimento: gallina y huevo
Sigl

LÁMIÑA 22

LÁMINA 23

Hutdah, Pavimento: candelabro de siete brazos, ütensi-
tios rituales e inscrIpción q Bendiciones al pueblo +, en
griego. Siglo VI . . . . . . . . . . .

Cesárea, iglesia extramuros.
pardo. Fines del siglo vl

Cesárea, iglesia extramuros. Pavimento: pelícano. Fines
del siglo VI

Borde del pavimento: leo.

LÁMINA 25

Khirbet et-Mtnya, palacIO omeya. Pavimento geontétrico
( detalle ) . Sig¿c) ViiI , , , , , , , , , ,




